
Dossier spécial
euthanasie

ECRiTAU
Abdesselam Bougedrawimag



ÉDITORIAL 
La question de l’euthanasie est très 

complexe puisqu’elle implique quelque 

chose que nous redoutons, notre finitude.

Plus que la réflexion sur l’acte lui-même, il 

est important de déterminer pour quelles 

raisons nous franchissons l’orée de notre 

propre survie.

Pour qu’elle puisse s’intégrer dans la 

pérennité, il faudrait que l’euthanasie 

possède la légitimité plus que la légalité.

S’il peut paraître simple de proposer 

l’euthanasie dans certaines circonstances - 

personnes âgées, celles porteuses de 

cancers avancés - dans d’autres, nous 

sommes à la lisière du crime.

DOSSIER PRÉPARÉ PAR ABDESSELAM BOUGEDRAWI 



En fait, l’élément éthique et philosophique 

qui devrait gérer l’euthanasie demeure la 

liberté fondamentale de l’humain de 

disposer de sa propre vie et de sa propre 

mort. À l’image de l’avortement où la 

femme dispose librement de son propre 

corps.

Malgré ce droit à la liberté de mourir, 

certaines décisions d’euthanasie risquent 

d’être très malaisées à prendre. En effet, il 

arrive que le désir de mourir ne soit que 

provisoire. Plus tard, certaines personnes 

reprennent goût à la vie et entreprennent 

des projets. Comment, dès lors, procéder 

pour distinguer ces cas ?



Je vous présente un dossier en 

téléchargement libre et j’espère qu’il 

répondra à vos a�entes. Si c’était le cas, 

vous pouvez compléter votre lecture par 

l’acquisition d’un de mes ouvrages 

disponibles sur Amazon.



MA RÉFLEXION SUR L’EUTHANASIE

S’il y a un débat qui tarde à s’installer en 

France, c’est bien celui sur l’euthanasie. La 

chose peut paraître surprenante, puisque, 

en même temps, d’autres débats se sont 

concrétisés conduisant à des changements 

de société : mariage homosexuel, 

reconnaissance de genres en dehors de 

masculin et féminin, mères porteuses…



Une dénomina�on inadaptée 

Le mot euthanasie, en lui-même, porte 

quelques aversions. La première consiste 

en la similitude entre la fin de ce mot, et le 

mot nazi. Ce�e ressemblance phonétique 

pourrait être utilisée de façon insidieuse 

par les adversaires de l’euthanasie. C’est-à-

dire induire dans l’inconscient d’une partie 

de la population française une analogie 

avec le passé que l’on connaît bien. 

D’autant que nous le savons, en Occident 

les populations deviennent très 

influençables.



Une autre source de répulsion envers le 

terme euthanasie provient de la froideur 

clinique de ce mot. Froideur que l’on 

retrouve également dans les expressions, 

aide à la mort, suicide assisté ou encore 

mort intentionnelle.

Il est intéressant de connaître l’équivalent 

de ce mot chez les Arabes musulmans. Je 

ne crois pas un seul instant que les 

occidentaux fournissent pareil effort de 

compréhension puisque cela est devenu 

une tendance banale que de mépriser ce 

monde. 

En arabe, ce mot porte le sens de mort par 

miséricorde, par pitié ou par compassion.



  Nous sommes dans une autre dimension 

de pensée. 

Dans le monde occidental, le terme 

définitif reste à trouver pour situer le débat 

dans un contexte humain. Dans la mesure 

où ce terme humain peut s’appliquer à la 

mort. 

Trouver, à l’image du monde arabe 

musulman, un terme congruent est une 

étape fondamentale. Cela est nécessaire 

dans le monde européen dont l’histoire est 

jalonnée de guerres mortelles. En effet, une 

désignation adaptée et adoucie 

contribuerait, justement, à éloigner les 

esprits de toute approche funeste et 

morbide.



Au préalable, bien connaître ce qui nous ra�ache à 

la vie

C’est un phénomène très répandu en 

Europe que celui qui consiste à isoler des 

actes de leur contexte sacré *. Concernant 

l’euthanasie, le risque important est que ce 

mot perde son caractère humain. La 

conséquence qui en résulterait ferait que 

l’acte d’euthanasie se transforme en une 

action automatique et désincarnée. On 

procède au suicide d’une personne de la 

même manière que l’on réchauffe sa 

voiture avant de prendre la route. Tout 

esprit de compassion, de pitié, de 

miséricorde devient absent. 



Malheureusement, c’est déjà le cas dans les 

pays qui appliquent l’euthanasie. Mais, il 

faut le préciser, cela s’intègre au sein de 

sociétés dont l’humain a subi une 

transfiguration. C’est ce que 

j’appelle l’homme monade en 

ce sens qu’il n’a besoin de rien 

d’autre que de lui-même. La 

grande caractéristique de cet 

humain monade est le cynisme. 

Mais ici le cynisme est perçu 

comme une grande vertu. Je vous invite à 

lire mon ouvrage disponible sur Amazon, 

transfiguration de l'humain en Occident. La 

naissance de la monade.



Il est impératif avant de déba�re sur 

l’euthanasie de porter notre réflexion sur ce 

qui nous pousse à survivre en premier lieu, 

ensuite à vivre tout simplement.

Un ins�nct de survie

L’une des grandes caractéristiques de tous 

les êtres vivants est qu’ils possèdent de 

façon intrinsèque un élan qui les pousse à 

persister dans leur existence. Si une telle 

aptitude n’existait pas chez les humains, ils 

disparaîtraient. En effet, à travers toute son 

évolution, l’homme est passé par des 

phases de difficultés qui comprennent : 

maladies, épidémies, intempéries, forces 

climatiques…



Par sa persévérance il a toujours œuvré 

pour trouver des solutions à l’hostilité de 

l’environnement. Il fait tout pour s’adapter 

et pour survivre grâce à son ingéniosité. Il 

fabrique des habits contre le froid, des 

habitations adaptées.

On retrouve l’instinct de survie, 

actuellement, en cas de conflits de guerre 

ou en cas d’épidémie.

Un ins�nct de vie

Lorsqu’il a�eint le confort de la stabilité, et 

lorsqu’il ne lu�e plus sa survie, l’humain 

essaye de connaître le sens de la vie. Cela 

est constitué par toutes ces réflexions 

philosophiques, la recherche de systèmes 



politiques démocratiques. En fait, tout ce 

que lui assure une aisance tant matérielle 

que sociale et psychologique.

Probablement, inconsciemment, l’humain 

fait tout pour ne pas retourner à l’ancienne 

étape de la survie. C’est-à-dire à l’état 

antérieur d’il y a plusieurs siècles durant 

lequel il devait lu�er pour sa survivance.

Il est impératif de bien connaître ces 

éléments de base avant d’entamer la 

réflexion sur l’euthanasie elle-même. Il ne 

s’agit pas seulement de procéder à la mort 

douce d’un humain, il s’agit de réfléchir 

aux éléments qui conduisent à ce�e mort. 

Réfléchir à ces causes qui poussent des 

personnes à me�re un terme à des instincts 



enracinés dans leurs plus profonds 

inconscients, permet d’entreprendre des 

actions en amont. 

C’est-à-dire de comprendre ce qui perturbe 

ce cycle de vie. Il est clair que l’euthanasie 

en tant que phénomène de société 

représente un échec flagrant de notre 

système de destin humain en communauté. 



Qui doit déba�re et 

comment déba�re sur 

l’euthanasie ?

La légalité ne signifie jamais la légi�mité

Les modalités du débat, ainsi que 

ceux qui ont la responsabilité de 

le mener est un élément 

déterminant. Ceci est très 

important puisque c’est à partir 



de ce débat que l’euthanasie possèdera ou 

non la légitimité. Seule la légitimité peut 

lui conférer un caractère immuable. C’est-à-

dire que l’on ne pourrait la reme�re en 

question.

Il est important de faire une distinction 

entre la légitimité et la légalité. Tout ce qui 

est effectué par l’intermédiaire des lois, 

c’est-à-dire par les représentants politiques 

pour lesquels le peuple a voté, peut être 

remis en question. Ce�e remise en 

question peut intervenir même lorsqu’une 

loi est inscrite dans la constitution.

Cela s’explique parce qu’en Occident les 

démocraties sont dévoyées, en 

conséquence beaucoup de réformes issues 



de la légifération peuvent être défaites par 

d’autres lois. Cela s’est vu concernant des 

réformes que l’on croyait pérennes, mais 

qui se retrouvent résiliées et bannies.

Il faut donc être vigilant à ne pas 

confondre légalité avec légitimité. La 

légitimité ne peut venir que du peuple 

souverain lui-même. Et certainement 

jamais des représentants légaux.

Qui doit déba�re ?

Malencontreusement, c’est une constante 

dans le monde occidental, à chaque fois 

qu’il y a débat, celui-ci est usurpé par les 

intellectuels de toutes tendances.



Il ne s’agit pas pour ce�e catégorie de 

personnes d’apporter une solution, mais de 

briller. Finalement, beaucoup de débats se 

trouvent ainsi dénaturés du fait de 

l’intervention de philosophes, de 

journalistes, d’intellectuels. Souvent le 

résultat du débat est plus en rapport avec 

les angoisses des intellectuels qu’avec la 

réalité des gens. Cela aussi est déterminant 

dans le caractère de légitimité.

Concernant le débat sur l’euthanasie, il faut 

se donner quelque mois de réflexion 

populaire. Tous les moyens doivent être 

mis en œuvre en ce sens. Il faut savoir faire 

confiance aux gens simples et ne pas 

utiliser ce raisonnement propre à l’élite qui 



signifie, il n’y a que nous qui puissions 

mener ce�e réflexion.

Au terme de ce�e concertation, il serait 

temps de passer à la réforme elle-même. La 

manière de collecter l’opinion citoyenne 

doit être logique, raisonnable et adaptée.

Je ne sais si cela est possible puisque 

jusqu’à ce jour les choix des citoyens ont 

toujours été biaisés par les médias, les 

journalistes, les sondages, etc.

Plus le débat est parasité par l’intervention 

de l’intelligentsia, des médias, des 

sondages, plus il perd en crédibilité et 

surtout en légitimité.



Conclusion et synthèse 

préalable

Les précédents chapitres sont essentiels. En 

effet, l’euthanasie n’est pas seulement un 

acte de suicide assisté, il constitue plus que 

cela.

L’euthanasie devrait représenter 

l’importance que l’on accorde à la vie, la 

manière dont on regarde nos semblables en 

tant qu’éléments pourvus de vie. 



L’euthanasie, essentiellement dans le 

monde occidental dans le contexte de 

transfiguration de l’homme, est un acte 

d’une puissance de symbole que l’on ne 

saurait imaginer. 

Ce n’est pas tant l’acte en lui-même qui 

pose un problème, mais ce qu’il pourrait 

induire.

En effet, contrairement ce que l’on pourrait 

penser, il n’y a pratiquement jamais de 

débats pleins et sereins en Occident. Il y a 

une soumission aux médias, aux 

politiques, aux journalistes, aux 

philosophes.

Je ne sais si ces personnes possèdent 

suffisamment de clairvoyance pour prévoir 



les effets ina�endus et pervers qui peuvent 

résulter d’une réforme faite dans la 

précipitation ou bien faite sans passer par 

consensus collectif.

Je ne sais si ces personnes possèdent 

suffisamment de sagacité pour prévoir les 

ajustements que l’on devrait apporter à la 

loi si elle crée des imprévus. Dans la 

mesure où on pourrait les apporter.

Je vous propose ma réflexion sur ce que 

devrait être, théoriquement, l’euthanasie. 

Mais comme je le souligne dans mes 

analyses et mes essais, il y a toujours une 

différence entre un système et les humains 

qui portent ce système.



L’euthanasie en France 

Ini�alement pour abréger la souffrance du cancer

Le débat sur l’euthanasie a été lancé il y a 

plusieurs années par le professeur Léon 

Schwar�enberg, un éminent cancérologue. 

Toutefois, l’euthanasie ne portait que sur 

les malades porteurs d’un cancer avancé. 

Leurs désespérances étaient telles qu’il 

fallait me�re fin à leurs souffrances par la 

mort. L’euthanasie concernait des cas 



DISPONIBLE SUR AMAZON
1, 49 €

LES ENQUÊTES DU COMMISSAIRE BECKER  
DES POLARS COMME ON N’EN FAIT PLUS !



spécifiques au sein d’une profession 

particulière.

Dans une certaine mesure, ici l’euthanasie 

aurait pu fonctionner par dérogation 

spéciale. Une des possibilités eût été de 

constituer des commissions indépendantes 

au sein d’un hôpital. Ce�e commission 

aurait eu pour responsabilité de donner 

son accord, sans intervention de l’État, 

pour perme�re d’abréger la souffrance de 

personnes porteuses de maladies 

incurables.

Toutefois, il faut insister sur le fait que les 

arguments de l’euthanasie cessent d’être 

pertinents lorsqu’il existe des médicaments 

pouvant soulager les douleurs. C’est-à-dire 



des alternatives à la fin de vie assistée en 

milieu hospitalier. 

Bien qu’il y eût beaucoup de cas 

médiatisés d’euthanasies dans les hôpitaux 

concernant des malades incurables, cela n’a 

abouti à aucune réflexion nationale. 

L’euthanasie est demeurée strictement 

enfermée dans l’enceinte des hôpitaux. De 

plus, à chaque fois qu’il y eut un cas 

d’euthanasies, la loi s’en était mêlée. 

L’euthanasie en tant que droit de disposer de sa vie

Le débat devrait porter sur un élément 

d’ordre philosophique et éthique : le droit 

de disposer de sa vie pleinement. 



Par analogie, on devrait le comparer au 

droit à l’avortement qui repose sur un 

élément essentiel qui est le droit de 

disposer librement de son propre corps.

Disposer librement du droit sur sa propre 

vie, voilà, me semble-t-il, ce qui devrait 

être le vrai sujet des discussions. 

Il est important de rappeler une chose 

évidente que l’on oublie, la mort est notre 

destinée à tous. Donc, dans tous les cas de 

figure, l’euthanasie ne consiste qu’à 

anticiper quelque chose d’inéluctable.



Le désir de mort peut n’être que temporaire

Je suis, comme le savent certains de mes 

lecteurs, médecin spécialiste en médecine 

physique. C’est une jeune spécialité qui 

s’occupe des maladies de l’appareil 

locomoteur qu’on peut appeler 

rhumatologiques. Auparavant, ma 

spécialité portait le nom de rééducation et 

réadaptation fonctionnelle. À ce moment-

là, on s’occupait essentiellement de 

personnes handicapées. Parmi ces 

personnes, celles qui sont en fauteuils 

roulants au décours d’un suicide. 

Pour bien expliciter les choses, il s’agit de 

personnes, en général jeunes, tellement 



désespérées et déprimées qu’elles 

choisissent de me�re un terme à leurs vies 

par le moyen le plus sûr, la défenestration.

Certains manquent leur suicide et se 

trouvent des blessés médullaires avec 

paralysie et l’incapacité de 

marcher. Le seul moyen qui 

reste à leur disposition pour 

se déplacer est le fauteuil 

roulant.

On aurait pu penser que ces 

individus réclameraient 

l’euthanasie, puisqu’à leur dépression 

précédente s’ajoute le handicap. 

Or, paradoxalement, certaines personnes 

retrouvent la joie de vivre malgré leur état.



Non seulement joie de vivre, mais également 

des projets pour l’avenir.

Ce qui voudrait dire que le désir de mort, 

aussi intense soit-il, ne peut être que le reflet 

d’une situation particulière et probablement 

éphémère.

Lorsque ce�e situation de l’aba�ement et du 

désespoir est levée, le désir de vivre revient 

et l’emporte sur celui de mourir. Aussi, 

proposer l’euthanasie à des personnes 

susceptibles de retrouver la joie de vivre 

peut s’apparenter à un crime. Même si ces 

personnes avaient réclamé leur propre mort.

J’insiste fortement sur cet aspect paradoxal 

de l’être humain. C’est la raison pour 



laquelle j’ai commencé mes propos par ma 

pensée sur la vie et la survie.

 Responsabilité et devoir envers les autres

Un autre aspect du suicide par l’euthanasie, 

en tant que droit fondamental de l’humain, 

est celui de la responsabilité envers les 

autres, et de la souffrance que provoquerait 

la disparition.

Lorsqu’une personne fait le choix de se 

marier et d’avoir des enfants, sa vie ne lui 

appartient plus. Son suicide assisté 

causerait, immanquablement, au-delà du 

deuil, une souffrance chez ceux qui 

l’aiment. 



Une souffrance plus importante que celle 

qui a conduit ce�e personne à son 

euthanasie. Souffrance et dépression qui 

peuvent conduire son entourage à des actes 

extrêmes tels que le suicide de réaction. 

Dans la logique de l’utilitarisme ** présent 

dans le monde anglo-saxon, ceci peut 

suffire pour interdire l’euthanasie dans ce 

cas présent. Je vous invite à prendre 

connaissance de mes écrits et de mes 

publications sur le thème de l’utilitarisme. 

Vous trouverez une liste en fin de dossier. 

Je peux affirmer que l’euthanasie, si elle 

permet dans certaines circonstances 

d’abréger la souffrance d’un individu, elle 



peut entraîner chez son entourage une 

souffrance encore plus grande. 

Devrait-on s’orienter vers une surenchère 

d’euthanasie : on met à mort, non seulement 

la personne, mais également son entourage 

qui souffre !

Et que dire et quoi penser de l’euthanasie 

d’une personne qui est le support familial 

et financier de toute une famille. Famille 

qui se retrouverait du jour au lendemain 

dans le dénuement le plus complet. 



Première synthèse

À ce stade de ma réflexion, il en découle 

que l’euthanasie dans certaines 

circonstances pose des problèmes de 

conscience. Non seulement de conscience 

personnelle et individuelle, mais du sens 

même de la vie en tant que chose 

précieuse.

Me�re fin à la vie d’une personne âgée et 

dépendante ; me�re fin à la vie d’une 

personne porteuse d’un cancer incurable 

est une chose qui pourrait avoir du sens.

Proposer l’euthanasie à un humain parce 

qu’il est question de son droit le plus 

fondamental constitue une action que l’on 



���������� ��� ������

2, 49 €

RETROUVEZ MES ADAPTATIONS
 DES AVENTURES DE SHERLOCK HOLMES



ne saurait blâmer. Cela fait partie de ces 

droits capitaux acquis ou en phase 

d’acquisition. Toutefois, ceci reste dans le 

cadre de la théorie spéculative. Dans les 

faits nous pouvons être confrontés à des 

situations poignantes de tristesse, de 

deuils, de souffrance. Mais, pareillement, à 

des situations de désespérance comme 

celles, justement, provoquées par la mort 

d’un être cher par euthanasie. 

Il s’agit de ma part de pensées 

exclusivement théoriques. En effet, dans ce 

cet Occident nouveau que j’ai décrit dans 

mon ouvrage, transfiguration de l’humain 

en Occident. La naissance de la monade, il 

est tout à fait possible que ce genre de 



sentiments ait complètement disparu. N’y 

voyez aucune méchanceté de ma part, il 

faut avoir le courage de regarder sa propre 

condition de civilisation ayant mutée.

Qui doit procéder à l’euthanasie ?

Une question majeure est, qui procéderait 

à l’euthanasie ? Certainement pas nous 

médecins. Cela ne fait partie ni de notre 

éthique, ni de notre mentalité, ni de notre 

formation. Notre métier nous prépare à la 

préservation de la vie. L’euthanasie devrait 

être confiée à des personnes spécialisées 

mais non médecins.

Il n’est pas de la compétence des médecins 

de décider des personnes dont il faudrait 



abréger la vie ; il n’est pas de leur 

compétence d’effectuer cet acte eux-mêmes.

En dehors de ses compétences naturelles, 

dans le cas particulier de l’euthanasie, le 

médecin pourrait se prononcer sur le 

pronostic. En ce sens, affirmer qu’un 

patient qui souffre ne peut plus être soigné. 

On pourrait également poser au médecin 

des questions pertinentes sur la souffrance 

de personnes malades à condition que cela 

ne brise pas le secret professionnel.

Nous le savons, dans beaucoup de 

démocratie occidentale, c’est une 

manœuvre classique que de déporter des 

responsabilités d’ordre civil sur les 

médecins. Cela ne contribue qu’à créer des 



situations malsaines. Voire une 

désaffection pour ce métier, ou pour 

certaines spécialités de ce métier. Cela 

commence déjà par le refus de certains 

médecins gynécologue de 

pratiquer l'avortement 

lorsque la vie de la patiente 

n'est pas menacée. Ils 

invoquent le cas de 

conscience. Les lois pour les 

forcer à la pratiquer 

aboutissent à ce paradoxe, des 

médecins refuseront de s'engager dans 

ce�e spécialité.



L’euthanasie doit s’accompagner de certaines 

limites

Il est très important de concevoir 

l’euthanasie au sein d’une compréhension 

du sens de la vie. J'ai commencé par cela en 

début de dossier.

La vie ne doit être ni considérée ni 

interprétée comme n’importe quel 

processus habituel.

Elle constitue le fondement même de notre 

existence. L’humain doit être placé au 

centre de nos préoccupations et doit être 

regardé en tant qu’élément constitutif le 

plus précieux de nos sociétés.



Oublier ces notions simples pourrait 

conduire à des a�itudes qui rappellent les 

mentalités des temps anciens. Je pense ne 

pas exagérer en précisant celle des nazis. 

Toutes proportions gardées. 

Dans la mentalité de ces gens, les nazis, 

l’humain avait perdu tout son sens de 

préciosité. Certaines personnes, du fait de 

leurs religions, de leurs coutumes, de leurs 

handicaps, étaient perçues comme 

dépourvues de vie et ne possédant aucune 

utilité.

Il serait tentant de me�re fin à la vie de 

quelques catégories d’humains. Mais, de 

façon pernicieuse et sans leurs 

permissions. Il y eut justement quelques 



cas dans des hôpitaux où quelques 

infirmiers se sont donné le droit de décider 

de qui devrait vivre et qui devrait mourir.

L’euthanasie sur laquelle on légifère sans 

tenir compte de l’aspect de survie et de 

l’a�achement à la vie, sans tenir compte de 

la préciosité de l’humain, risque de 

s’étendre vers d’autres idéologies.

L’histoire récente du Canada montre que 

4000 enfants autochtones ont été assassinés 

parce qu’ils ne répondaient pas à certaines 

normes. Cela n’a pas été le fait de nazis, 

mais bien de prêtres catholiques qui 

prêchaient pitié et charité.

Perme�re l'euthanasie sans tenir compte 

des idéologies et des excès humains me 



semble une erreur donc on ne connaîtrait 

jamais les portées nocives.

Conclusion finale

Si d’un point de vue 

strictement philosophique, 

l’euthanasie doit être permise 

en tant que droit humain 

essentiel, elle représente, d’un 

point de vue humain, un 

échec. 

Rien n’est plus triste, rien n’est plus 

tragique que la mort par euthanasie d’une 

personne jeune.



Mais, il y a un point que je mets en avant 

dans mes analyses et essais : il y a toujours 

une différence entre un système, un 

concept, et les humains qui portent ce 

système ou ce concept. La généralisation de 

l’euthanasie, comme choix de liberté, peut 

de façon directe ou indirecte créer des 

comportements nouveaux. Probablement, 

parmi ces comportements, la disparition du 

respect même de la vie en tant que chose 

sacrée.

Ce�e absence de respect commence déjà à 

s’installer de façon insidieuse dans une 

société transfigurée dans laquelle de plus 

en plus de personnes n’ont besoin de rien 

d’autre en dehors d’eux-mêmes. C’est 



l’homme monade, cynique et égoïste. Ce 

genre d'humain émergeant peut être 

responsable de tous les excès et de tous les 

abus.

Finalement, le lecteur l’aura compris, 

jamais réflexion ne m’aurait donné autant 

d’incertitudes.

Je suis partagé entre le respect des libertés 

et des choix individuels, et la souffrance, le 

désespoir que provoquent, justement, ces 

mêmes libertés. 

Si, dans le cas des maladies graves, 

incurables, et chez certaines personnes 

âgées, le choix peut paraître simple, 

d’autant qu’il est fait en accord avec la 



famille, pour le reste le choix est difficile et 

triste. 

En fait, pour que le choix de décider 

pleinement de sa vie et de sa mort puisse 

constituer une liberté individuelle 

indissociable de l’humain, il faudrait créer 

une société avec d’autres personnes où 

disparaîtraient, affection, amour, passion. 

Société dans laquelle je ne voudrais, 

certainement, jamais vivre. 

Le constat triste et tragique de ma réflexion 

est où et comment doit se dérouler 

l’euthanasie elle-même. Je le sais, puisque 

’j’ai un système à un reportage sur 

l’euthanasie dans un pays occidental 



européen. Un technicien arrive dans une 

maison, donne un comprimé létal et un 

verre d’eau à la personne. Le technicien 

a�end quelques minutes, puis constate le 

décès, elle note dans un carnet. Il n’y a ni 

messe, ni sépulture, ni recueillement.

* Le mot sacré dans son utilisation dans cet 

article n’a pas un sens religieux. Il renvoie 

à tout ce qui est important pour l’humain.

**L’utilitarisme est une morale 

philosophique qui prône que l’utilité 

d’une action est en rapport avec les 

bienfaits qu’elle pourrait nous rapporter. 

En ce sens ils font des comparaisons entre 

la somme des plaisirs et des souffrances 

des actions. Une action est considérée 



comme bonne si la somme des souffrances 

qu’elle apporte est inférieur à la somme des 

souffrances d’une autre action. 

Dans l’exemple cité de l’euthanasie, on 

constate que la somme de la souffrance 

provoquée par le deuil des proches est 

largement supérieure à la souffrance 

ressentie par la personne qui voudrait 

mourir par euthanasie. Donc, on peut 

considérer que l’euthanasie dans ces 

conditions précises est une chose à 

condamner voire interdire.



Pour en savoir plus sur l’utilitarisme, je 

vous invite à visiter ma chaîne YouTube 

sur ce thème en suivant le lien suivant : 

h�ps://www.youtube.com/playlist?

list=PL9H3URhom0xnnoKAYwygTz2MSW

QWHu0Zk



B
O
U
G
E
D
R
A
W
I

A
b

d
e
ss

e
la

m

PE
NS

ER
 DI

FF
ÉR

EM
ME

NT
LIBERTÉ DE PENSER

AUTREMENT

CATALOGUE



LA LIBERTÉ DE PENSER AUTREMENT

C’est en réponse aux inepties d’auteurs tels que
Samuel Huntington, Francis Fukuyama, Michel
Onfray, Renaud Camus et bien d’autres que j’ai
créé cette collection d’essais, la liberté de penser
autrement.
En effet, il m’a semblé indispensable d’offrir aux
lecteurs d’autres analyses que ce matraquage
médiatique et intellectuel auxquelles ils sont
confrontés.
Dans cette collection, la liberté de penser autrement,
j’aborde les grands thèmes de notre époque de
façon didactique, succincte, claire, sans jargon.
Je reprends, pareillement, les grandes thèses telles
que, le choc des civilisations, ou encore, la fin de
l’histoire, pour en démontrer les incohérences.
Je mets à votre disposition ce catalogue qui sera
enrichi en fonction de mes ouvrages futurs.



Je tiens à remercie tous ceux qui lisent
régulièrement mes publications.

Sincèrement, Abdesselam Bougedrawi



En ce moment, essentiellement en Europe, la perte des
valeurs est un phénomène social
et humain achevé. Ce à quoi nous
assistons n’en est que la
conséquence. C’est-à-dire
l’émergence d’un humain
nouveau qui ne possède plus,
dans son essence même, les
valeurs anciennes.
C’est l’avènement de l’humain
monade qui n’a besoin de rien
d’autre que de lui-même. S’il est
cynique, ce mot ne possède
aucune signification négative

pour lui. Au contraire il est porteur de grandes vertus

2, 49 DISPONIBLE SUR AMAZON

LA TRANSFIGURATION DE L’HUMAIN



2, 49 DISPONIBLE SUR AMAZON

La cancel culture n’est que la conséquence
naturelle et logique de la dictature et de la
standardisation de la pensée.

La cancel culture, ou
philosophie de la suppression,
est beaucoup plus dangereuse
qu’on ne le pense. Elle ne fait
que traduire l’incapacité des
sociétés occidentales à gérer
les défis qui se posent à elles.
La cancel culture est le
puissant symbole d’une partie
de la société qui rejette le
dialogue tout en prônant à
l’inverse, la hargne et les rejets
par pure méchanceté. Ceux qui
professent la cancel culture
savent qu’aucune loi ne les
touchera. Leur impunité quasi
totale leur permet de dénoncer
et de montrer du doigt tous

ceux qu’ils estiment coupables selon des critères
strictement personnels. Personne, docilement,
n’ose les contredire.

CANCEL CULTURE



2, 49 DISPONIBLE SUR AMAZON

Depuis la publication, en 1996, du livre de Samuel
Huntington, le choc des civilisations, ce thème ne cesse

de revenir dans les débats du
monde occidental. Il revient avec
davantage de force durant les
périodes préélectorales. Pour ces
hommes politiques et ces penseurs,
le seul choc culturel possible est
celui qui oppose l’Occident au
monde Arabe musulman.

Bien qu’avec le recul choc, nous
savons parfaitement, ce choc ne
s’est pas produit, certains
continuent de s’y accrocher. Ils sont
atteints du Sycrobsper, pour
Syndrome de Croyance
Obsessionnelle Persistante.

J’invite vous chaleureusement à
vous procurer mon ouvrage sur cette curieuse
pathologie, le Sycrobsper

LM NMOPQRST LT UVWU XTY UQZQLQYM[ QW\ Y



2, 49 DISPONIBLE SUR AMAZON

Selon Francis Fukuyama, nous assistons à la fin de
l’histoire en tant que processus
évolutif de construction des
civilisations et de grandeur des
humains. Cependant, l’homme
continue d’évoluer, mais sans
grands éclats. En effet, lorsque
s’établit la démocratie libérale,
l’humain aura atteint l’ultime phase
de son évolution. Il n’y aura plus
besoin de réécrire l’histoires par les
guerres. Malheureusement, cette
jolie théorie est strictement erronée
Je me propose de vous expliquer les
grandes bases de cette théorie de la

fin de l’histoire et du dernier des hommes de Francis
Fukuyama.
J’explique dans mon essai que, bien au contraire, c’est
la démocratie libérale qui provoque les guerres et les
conflits. L’histoire ne s’arrête pas.

LA FIN DE L’HISTOIRE N’AURA PAS LIEU



On assiste à l’émergence d’essais dont la
caractéristique est de provoquer le malaise en
Occidenl, en plus de se tromper systématiquement.

Le choc des civilisations de
Samuel Huntington et le grand
remplacement de Renaud
Camus, en constituent les plus
illustres représentants.

Avec son livre, la religion
Woke, Jean-François
Braunstein aborde le thème du
Wokisme de manière confuse.
Il le mélange avec les théories
de genre et j’en passe.

Dans mon ouvrage, Wokisme,
théories du genre. Le grand
imbroglio, il ne s’agit nullement
de proposer des thèses
exhaustives sur ces sujets,
mais d’attirer l’attention sur les
vrais enjeux qu’ils posent. Je
vous aide à démêler l’écheveau

2, 49 DISPONIBLE SUR AMAZON

WOKISME, THÉORIES DU GENRE.



LA FRANCE ET LE DÉCLIN

La France a connu un apogée grâce à son passé glorieux.
Monarchies prestigieuses ; colonisations ; faiblesse des

autres nations ; dynamique de la
révolution industrielle ; présence
d’un chef charismatique comme le
général de Gaulle ; mais
essentiellement absence de
concurrents valables

Aujourd’hui, toute cette donne a
changé. Une nouvelle situation et
un nouvel ordre économique
international se sont mis en place
progressivement. Apparition et
renforcement de nouveaux axes
économiques ; émergence de
pays équivalents à la France ;
détérioration des relations avec
les anciennes colonies.

La France ne peut plus
simplement désirer pour obtenir, il
lui faudrait se battre avec des
pays, insignifiants, il y a quelques

décennies.

2, 49 DISPONIBLE SUR AMAZON



Lorsque l’on critique un ouvrage, on épargne l’auteur lui-
même. Cela est justifié pour quelqu’un qui publie un traité de
physique ou de chimie. Il ne peut y avoir d’implications

personnelles dans des formules
scientifiques.
Toutefois, lorsqu’il s’agit d’écrits ou
de comportements incluant des
appréciations sur autrui, il est
légitime de porter sur les
responsables les mêmes jugements.
Dans cet essai, je vous expose le
Sycrobsper qui est le Syndrome de
Croyance Obsessionnelle Persistante
dont souffrent certains intellectuels et
certaines personnalités politiques.

Ceux qui souffrent de cette dégradation du psychisme
répandent le mal autour d’eux.
Oser porter des jugements sur leurs psychismes, représente
une libération de leur influence.

LE SYCROBSPER ET LES INTELLECTUELS

2, 49 DISPONIBLE SUR AMAZON



C’est une aventure bien pathétique que celle de Michel
Onfray, intellectuel d’une grande notoriété qui, finalement,
aura tout raté. Malgré ses nombreux livres, malgré ses

universités d’été, malgré sa
présence médiatique à la télévision,
malgré ses conférences, l’action de
cet homme n’aura produit aucun
résultat. Pas le moindre.

Il se voit et se rêve en l’ultime
recours et secours d’une France
dont il est le seul à avoir compris la
souffrance, mais par humilité,
préfère la voir sauvée par un
hypothétique clone de De Gaulle.
Comme tous les autres,
docilement, il parle de Voltaire.

Je n’aurais jamais écrit ce court
essai sur Michel Onfray s’il n’avait
effectué ce voyage dans le Haut-
Karabakh pour constater le choc
des civilisations.

2, 49 DISPONIBLE SUR AMAZON

MICHEL ONFRAY. LA MALADIE DE CASSANDRE



Toujours dans la collection, la liberté de penser autrement,
prochainement deux ouvrages :

– Pensée autour de la méchanceté
En reprenant la fiction de Jean-Jacques Rousseau, l’état de nature,
je remonte aux sources de la méchanceté. Ensuite, comment elle
s’est installée dans le quotidien. Le fil conducteur de mon livre est
ce merveilleux ouvrage de Victor Hugo, Les Misérables.

– L’impossible communication
Dans cet essai, à travers plusieurs articles, je démontre pourquoi,
essentiellement en Occident, les dialogues deviennent
impossibles. Entre intellectuels, bien entendu.
Il ne s’agit pas d’un recueil de rhétorique ou de linguistique, mais le
résultat d’une observation de plusieurs décennies de l’Europe.
Je vous recommande, chaleureusement, d’acquérir mes ouvrages
qui sont, je le rappelle, à votre disposition sur Amazon en tant
qu’auteur indépendant à des prix défiants toute concurrence. Je
propage mes idées, je ne les vends pas

MES PROCHAINS ESSAIS
PRÉVISION DE PUBLICATION, NOVEMBRE 2023, PUIS JANVIER 2024



« Les personnages et les situations de ce récit étant
purement fictifs, toute ressemblance avec des
personnes ou des situations existantes ou ayant existé
ne saurait être que fortuite. »
Les personnages de ce récit sont une création de
Abdesselam Bougedrawi.
Toute reproduction est interdite sans l'autorisation de
l'auteur.

© Couverture et illustrations du livre : Abdesselam
Bougedrawi.
© Abdesselam BOUGEDRAWI 2022

«



LE PRÉSENT CATALOGUE
A ÉTÉ PRÉPARÉ PAR

ABDESSELAM BOUGEDRAWI

Il est distribué gratuitement par les
différents canaux de publication

numérique.
Il est susceptible d’être augmenté

régulièrement. Aussi, je vous

recommande de venir ici même pour
vérifier les mises à jour.



ECRITAU revue est un magazine gratuit 
distribué par l’intermédiaire du téléchargement 
au niveau de mes différents réseaux sociaux. 
Il remplace la lettre de publication. Ce qui 
signifie que le responsable de ce magazine ne 
récolte aucun e-mail.
Il est entièrement rédigé par Abdesselam 
Bougedrawi.  

J’apporte les plus grands soins à la rédaction de 
mes dossiers. Cependant, pour des raisons qui 
me sont indépendantes, certaines imperfections 
peuvent subsister. Je me propose, à chaque fois, 
de réviser mes écrits pour les corriger.

Vos remarques, en ce sens, sont les bienvenus. 
Elles m’aideront à améliorer mes textes.



« Les personnages et les situations de ce récit étant 
purement fictifs, toute ressemblance avec des 
personnes ou des situations existantes ou ayant existé 
ne saurait être que fortuite. »
Les personnages de ce récit sont une création de 
Abdesselam Bougedrawi.
Toute reproduction est interdite sans l'autorisation de 
l'auteur.

© Couverture et illustrations du livre : Abdesselam 
Bougedrawi.
© Abdesselam BOUGEDRAWI 2022

«



LE PRÉSENT DOSSIER A ÉTÉ 
PRÉPARÉ PAR ABDESSELAM 

BOUGEDRAWI 

Il est distribué gratuitement par les 
différents canaux de publication 

numérique.
Il est susceptible d’être augmenté 

régulièrement. Aussi, je vous 

recommande de venir ici même pour 
vérifier les mises à jour.


